
Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

332 

 

ÜBERLEGUNGEN ZUR TYPUSGESTALT DER SIBYLLE 

BEI J.W. GOETHE UND JUSTINUS KERNER 

 

[REFLECTIONS ON THE TYPOLOGICAL FIGURE OF THE SIBYL  

IN THE WORKS OF J.W. GOETHE AND JUSTINUS KERNER] 

 

Carmen Iliescu 

Universität Bukarest 
 

Abstract: This contribution to the study of the historical literary figuration of women draws 

attention to literary projects from the early 19th century that stage female figures endowed 

with the capacity for magnetic prophecy. Through a concise discourse analysis the paper 

focuses on two fictional constructs of a wondrous seeress within the context of an emerging 

discursive society that, in the first decades of the 19th century, discusses magnetism, 

mesmerism, magnetic divination and the associated dissolution of boundaries between 

brilliance and madness, otherness and ambivalent normality: J.W. Goethe’s Makarie 

(Wilhelm Meister’s Journeyman Years, second version from 1829) and Justinus Kerner’s 

Frau H. (The Seeress of Prevorst, first edition 1829, second edition 1832). Spiritual 

awakening and the gift of magnetic prophecy are  articulated through an intricate interplay 

of poetry, natural philosophy, magnetism, romantic mesmerism, monadology, scriptural 

rhetoric, Christian theosophy and astronomy.  

 

Keywords: Goethe; Kerner; Makarie; magnetism; mesmerism; sibyl; otherness. 

 

 

Im Deutschland des beginnenden 19. Jahrhunderts bezeugt die wiederholte 

Materialität literarischer Experimente, die fiktive Frauengestalten mit 

hellseherischen Fähigkeiten ausstatten, ein wachsendes Interesse der Dichter 

an der Repräsentation des vorbewussten und des unbewussten Seelenlebens 

anhand mesmeristischer Deutungsmuster für verschiedene Formen 

magnetischen Weissagens im schlafwachen Zustand. In Heinrich von Kleists 

(1777-1811) Dramentext Das Käthchen von Heilbronn (1810) darf das 

somnambule Käthchen einen antizipatorischen Traum erleben. In Achim von 

Arnims (1781-1831) Erzählung Die Majoratsherren (Erstdruck 1820) darf der 

tiefe Blick einer prophetischen Kranken in die Zukunft eines jungen Erben 

hineinreichen. Der romantische Dichter des schwäbischen Dichterbundes, der 

Arzt und der Seelenforscher Justinus Andreas Christian Kerner (1786-1862) 

wird als elfjähriges Kind vom Heilbronner Arzt Eberhard Gmelin 

mesmerisiert, wird später ein renommierter Magnetotherapeut  und 

protokolliert in seinem Buch Die Seherin von Prevorst. Eröffnungen über das 

innere Leben des Menschen und über das Hineinragen einer Geisterwelt in 

die unsere (Erstdruck 1829, 2. ergänzte Auflage 1832) Trancezustände und 

Offenbarungen seiner realhistorischen, hellsichtigen und somnambulen 

Patientin Friederike Hauffe (1801-1829). J.W. Goethes fiktive Gestalt 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

333 

 

Makarie war in der Erstfassung von 1821 des Bildungsromanes Wilhelm 

Meisters Wanderjahre lediglich „eine Tante im Briefwechsel“ (Bahr 200), 

doch für die Zweitfassung von 1829 der Wanderjahre verleiht selbst der 

besonnene Dichter und der nüchtern abwägende Naturforscher J.W. Goethe 

(1749-1832) seiner fiktiven Gestalt Makarie sibyllinische Züge. Von 

Friederike Hauffe, der Seherin von Prevorst, könnte Goethe „durch den Jenaer 

Professor Dietrich Georg Kieser, den Mitherausgeber des Archivs für den 

thierischen Magnetismus erfahren haben“ (Herwig 379). 

Weissagende Sibyllen durften bereits in der Anfangsstrophe der 

Goetheschen Urworte. Orphisch (2. Druck 1820 für die Zeitschrift Über Kunst 

und Alterthum, 3. Druck 1828) eine metaphysische Wirkungskraft verkünden: 

„So mußt du sein, dir kannst du nicht entfliehen, / So sagten schon Sibyllen, 

so Propheten“. (Goethe  Gedichte 95) Ein Brief an Georg Friedrich Creuzer 

vom 1. Oktober 1817 signalisiert allerdings J.W. Goethes genuine „Furcht vor 

dem Irrationalen“ (Buck 28): „Sie haben mich genöthigt in eine Region 

hineinzuschauen, vor der ich mich sonst ängstlich zu hüten pflege“. (Goethe 

Briefe 266) Goethes hellsichtige Makarie ist vielleicht „der dezidierteste 

Ausdruck naturmystischer Vorstellungen“ (Herwig 371). Die Geschichte der 

geheimnisumwobenen Seherin Makarie, deren Weitschau bis in höhere 

himmlische Regionen hineinreicht, wird trotzdem „als Text in der Schwebe 

gehalten“ (Bahr 201). Die besonderen Fähigkeiten der Makarie müssen im 

Ungewissen bleiben, indem die Authentizität des Aufsatzes über ihre 

besonderen geistigen Eigenschaften teilweise in Frage gestellt wird. Justinus 

Kerner ist dezidierter Magnetotherapeut und enthusiastischer Anhänger einer 

neuen Geisterkunde. Goethe praktiziert vornehme Zurückhaltung in 

spiritistischen Dingen.  

Wichtige Informationen zum Mesmerismus im deutschen Geistesleben 

(1951) trägt, beispielsweise, der Medizinhistoriker Walter Artelt sorgfältig 

zusammen. Interessante Überlegungen zum textproduktionsvorantreibenden 

Mesmerimus formuliert auch Safranski in seiner Gesamtdarstellung E.T.A. 

Hoffmann. Das Leben eines skeptischen Sarkasten (Erstdruck 1984). Im 

Sammelband Franz Anton Mesmer und der Mesmerismus (1988), den Gereon 

Walters herausgegeben hat, verweist Ernst Florey auf naturphilosophische 

Wurzeln von Mesmers Lehren, zeigen Walter Bongartz und Heinz Schott, wie 

die Hypnoselehre und  tiefenpsychologische Theorien aus dem Mesmerismus 

erwachsen,  analysiert Götz Müller Mesmers Einflussnahme auf die deutsche 

Literatur, untersucht Michael Cahn Wechselwirkungen von Mesmerismus und 

Literatur im englischsprachigen Bereich, thematisiert Burckhart Steinwachs 

die Bedeutung mesmeristischer Modelle für den französischen Roman um 

1830. Im Sammelband Einflüsse des Mesmerismus auf die europäische 

Literatur des 19. Jahrhunderts (2001), den Ernst Leonardy, Marie-France 

Renard, Christian Drösch und Stéphanie Vanasten herausgegeben haben, 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

334 

 

befragt  Jürgen Barkhoff die Zeitspanne 1800-1850 nach deutschen Ansätzen 

zur literarischen Funktionalisierung des Mesmerismus, analysiert Hans-

Jürgen Schrader die Gewalt der Sympathie und magnetische Korrespondenzen 

bei Heinrich von Kleist, sucht Laurent Van Eynde nach Spuren des 

Magnetismus und des Galvanismus bei J.W. Goethe und E.T.A. Hoffmann, 

untersucht Ernst Leonardy somnambules Hellsehen und Kontakte zur 

Geisterwelt bei Jung-Stilling, Justinus Kerner, Schelling und Schopenhauer.  

 Die vorliegende generative Diskursanalyse gewährt zunächst einen 

Einblick in Diskussionsräume einer sich formierenden Diskursgesellschaft, 

die im Deutschland des endenden 18. Jahrhunderts und des beginnenden 19. 

Jahrhunderts die geheimnisumwitterte Kraft der Sympathie (sympatheia), den 

Mesmerismus, Fähigkeiten zur inneren Schau, zur Weit- und Vorausschau als 

Formen magnetischen Weissagens, Andersheit und ambivalente Normalität 

intensiv bespricht, und befragt die zwei fiktiven Entwürfe, Justinus Kerners 

Frau H. und J.W. Goethes neue Makarien-Darstellung einer Zweitfassung von 

1829 der Wanderjahre,  nach „elementar-literarische[n]“ Einheiten (Link 13-

15), nach textinhärenten Konzepten, nach texteingebetteten Formulierungen 

oder nach Sprachbildern, die eine offensichtlich stark vereinfachte 

Repräsentation von Spezialdiskursen ermöglichen. 

 

1. Vehemente Debatten im Deutschland des endenden 18. 

Jahrhunderts und des beginnenden 19. Jahrhunderts 

Pietisten treiben in Frankfurt zu Goethes Zeit intensive theosophische Bӧhme-

Lektüren voran, wobei kultivierte Mitglieder dieses Pietistenkreises auch ein 

großes Interesse für Alchemie und für Naturphilosophie entwickeln. Auf diese 

Weise kommt schon der junge J.W. Goethe mit naturphilosophischen Lehren 

in Verbindung, wobei die hiermit neugewonnenen Kenntnisse „einen reichen 

Niederschlag in seinen Dichtungen wie in seinen konzeptionellen 

Äußerungen“ (Dietzsch, Dahnke 778) finden. Ein Ephemeriden-Eintrag aus 

dem Jahre 1770 ist ein Indiz für ein prägnantes Interesse des jungen J.W. 

Goethe an den Werken von Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim 

(1486-1535). „Für Agrippa gründet sich die ganze Realität auf den Kräften 

von Anziehung und Abstoßung […]“. (Nardini 275) Johann Caspar Lavater 

ist ein sehr früher Anhänger des Mesmerismus und er erzählt auch seinem 

Freund J.W. Goethe von den neuen wundersamen Heilern, doch Mesmer muss 

„im engeren Kreis um Goethe in Weimar“ (Artelt 6) zunächst „eine ganze Flut 

von Hohn und Spott“ (Artelt 6) hinnehmen. Aus der Sicht des sehr jungen 

Arztes Christoph Wilhelm Hufeland (1762-1836), der 1784 seinen Artikel 

Mesmer und sein Magnetismus in Wielands Teutschem Merkur veröffentlicht, 

ist Mesmer nur „ein sich selbst betrügender Schwärmer“ (Artelt 6).  

Eine neu florierende Naturphilosophie, die elektrische, magnetische 

und chemische Kräfte „als Aspekte und Entfaltungsformen einer universellen 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

335 

 

Dynamik“ (Dietzsch, Dahnke 779) deutet, begünstigt um die 

Jahrhundertwende eine Rehabilitierung der Lehre von dem tierischen 

Magnetismus.  Franz Anton Mesmer (1734-1815) war ein eifriges Kind der 

Aufklärung; mit seiner Lehre vom tierischen Magnetismus  wollte der 

Naturforscher Franz Anton Mesmer lediglich ein solides, experimentelles, 

naturwissenschaftliches Fundament für den theoretisch unterdeterminierten, 

neuplatonischen Begriff der allumfassenden Sympathie zu therapeutischen 

Zwecken finden. Aus seinen teilweise erfolgreichen mesmeristischen 

Praktiken, die manchmal einen nichtintendierten Somnambulismus 

herbeiführten, erwächst im 19. Jahrhundert der Neuromesmerismus, ein neuer 

und folgenreicher Trend in der romantischen Medizin. Den Somnambulen, die 

in künstlich herbeigeführten Zuständen einer geminderten 

Bewusstseinsintensität innere aufleuchtende Bilder beschreiben und teilweise 

auch interpretieren können, wollen die neuen Magnetiseure des 19. 

Jahrhunderts jetzt sogar Diagnosen und Heilmittel abgewinnen. Experten der 

Seelenerfahrungskunde versprechen sich von diesen neuen mesmeristischen 

Praktiken Zugänge zu den tiefsten Seelenregungen eines Menschen. 

Spiritisten suchen Kontakte zur Geisterwelt. Denker sehen einen Anlass zur 

Begründung einer neuen Philosophie der Offenbarungen, die eine höhere 

geistige Bestimmung des Menschen erhellen könnten. Romantische Dichter 

setzen neuromesmeristisch begründete, prädikativ-interpretatorische Modelle 

für literarische Repräsentationen der subjektkonstitutiven Andersheit und der 

ambivalenten Normalität ein.  

1808 verwertet Jung-Stillings (1740-1817) einflussreiche Theorie der 

Geisterkunde mesmeristische Kenntnisse, um Visionen und Ahnungen als 

Formen magnetischen Weissagens umschreiben zu können.  Ebenfalls im 

Jahre 1808 veröffentlicht Gotthilf Heinrich Schubert (1780-1860) seine 

Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaft (Erstdruck 1808, 2. neu 

bearbeitete Auflage 1818, 3. Auflage 1840) und betont, dass „der Blick in das 

Zukünftige, die Gabe der Vorahnungen, [...] der menschlichen Natur nicht 

fremd“ (Schubert 55) seien, dass spontane Trancezustände „der besten  

Somnambulen“ (Schubert 57) keine Täuschung seien. Ein Jahr später 

verwertet Johann Wolfgang Goethe für seinen neuen Roman Die 

Wahlverwandtschaften (1809) „die Versuche, die Schelling, Baader und Ritter 

1806 in München mit dem italienischen Erz- und Wasserfühler Campetti 

durchgeführt hatten“ (Artelt 9) sowie einen Bericht aus der Jenaischen 

Allgemeinen Literaturzeitung von 1807, in dem Schelling „ausdrücklich auf 

die Zusammenhänge des Erz- und Wasserfühlens mit dem Mesmerismus 

hingewiesen“ (Artelt 9) hatte. Hufeland bittet den Chirurgen Carl Alexander 

Ferdinand Kluge (1782-1844) um mesmeristische Eingriffe für seine 

Patienten. Karl Alexander Ferdinand Kluge veröffentlicht „zwei Jahre später 

ein Buch über den animalischen Magnetismus als Heilmittel […] Goethe hat 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

336 

 

es 1813 gelesen und sogar Exzerpte daraus gemacht“ (Artelt 10). 1813 

erscheinen auch Wolfarts Muthmaßungen über einige Wunder des 

organischen Magnetismus; Karl Christian Wolfart (1778-1832)  hat Interesse 

an verschiedenen Aspekten des Mesmerismus und bespricht „den Ätherleib 

[...] das Magnetisieren durch Anblicken und Wollen [...] das Hellsehen, 

Magnetismus und Wahnsinn, Scheintod und Sterben, Aussichten ins zweite 

Leben“ (Artelt 11) aus naturwissenschaftlicher, aus medizinischer und aus 

philosophischer Sicht.  

Justinus Andreas Christian Kerner (1786-1862), der romantische Poet 

des schwäbischen Dichterbundes, zu dem, beispielsweise, Ludwig Uhland 

(1787-1862), Gustav Schwab (1792-1850) und Karl Mayer (1786-1870) 

gezählt werden können, ist mit bedeutenden mystischen Philosophen wie 

„Baader, Eschenmayer, Görres, Meyer, Passavant oder Schubert“ (Heinzmann 

118) eng befreundet. Justinus Kerner hat schon als Jüngling „Ahnungen und 

voraussagende Träume“ (Heinzmann 120). Kerners Lebensgeschichte der 

Seherin von Prevorst. Eröffnungen über das innere Leben des Menschen und 

über das Hineinragen einer Geisterwelt in die unsere (Erstdruck 1829, 2. 

ergänzte Auflage 1832) ist Gotthilf Heinrich Schubert gewidmet. G.H. 

Schubert hatte in seinen Vorlesungen und in seinen Ansichten von der 

Nachtseite der Naturwissenschaft, die auch „einiges Licht über die Natur der 

Orakel“ (Schubert 56) gewinnen wollten, folgende Grundthese formuliert: 

„Einige Erscheinungen aus der Geschichte der Orakel sind gewissen bei dem 

Somnambulismus beobachteten nicht unähnlich“ (Schubert 56). Justinus 

Kerner will  poetisch reizvoll eingekleidete Tatsachen über den geistigen 

inneren Menschen und über die Geisterwelt vermitteln. Die Visionen seiner 

gottgefälligen Frau H., scheinen eine Brücke von der terrestrischen 

Seinsebene zur Welt der Verstorbenen schlagen zu können. Sie scheinen 

hiermit auch die Unsterblichkeit des inneren geistigen Menschen bezeugen zu 

können, doch Kerners fachkundige Mitteilungen aus dem Gebiete 

magnetischen Weissagens und sein detailgerechtes Verzeichnen von  teilweise 

beängstigenden Geistererscheinungen drängen viele Leser in die Offensive. 

Für Kerners Blätter aus Prevorst. Originalien und Lesefrüchte für Freunde 

des inneren Lebens. Erste Sammlung kommentiert der gute Freund und 

Mitarbeiter Karl August von Eschenmayer (1768-1852) diese Offensive: 

 
Die Urteile über die Seherin von Prevorst […] lassen sich in mißbilligendem Tone 

hören. Bald drücken sie ein Bedauern aus, daß der Dichter und der Philosoph von 

einem Weib sich habe irre führen lassen, bald brechen sie in Vorwürfe aus, welche 

in den Capiteln der Mystik, der Schwärmerei und des Aberglaubens schon lange 

parat liegen […]. (Kerner Blätter aus Prevorst 1) 

 

Für Karl August von Eschenmayer, der bereits 1803 eine notwendige 

Grenzerweiterung der Philosophie in ihrem Übergang zur Nichtphilosophie 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

337 

 

durch inneres Erleben, durch Intuitionen und durch Offenbarungen verlangt, 

sind der Umgang mit der realhistorischen Friederike Hauffe und die 

literarisierte Lebensgeschichte dieser hellsichtigen Frau einschneidende 

Erfahrungen: „Denn noch nie sah ich das Bild der Wahrheit so stark 

ausgedrückt, als in dem Leben dieser Frau“. (Kerner Blätter aus Prevorst 11) 

 

2. Frau H. und Makarie. Eine vergleichende Gegenüberstellung 

Gotthilf Heinrich Schubert, dem Justinus Kerner sein Buch Die Seherin von 

Prevorst widmet, bedauert in seinen Ansichten von der Nachtseite der 

Naturwissenschaft (Erstausgabe 1808, 4. Auflage 1840), dass die 

Begeisterung der ägyptischen weissagenden Priesterinnen und der Sibyllen in 

den trüben Zeiten des Christentums mit dem Wahnsinn verglichen wurde 

(Schubert 56), und behauptet, dass „einige Erscheinungen aus der Geschichte 

der Orakel […] gewissen bei dem Somnambulismus beobachteten nicht 

unähnlich“ (Schubert 56) seien. G.H. Schubert spricht aber entschieden gegen 

den „künstlichen Somnambulismus“ (Schubert 57) und betont, dass „die Gabe 

der Vorahnungen“ (Schubert 55) und „der Blick ins Zukünftige“ (Schubert 55) 

der „besten Somnambulen“ (Schubert 57) weder gelehrt noch erlernt werden 

können, dass echte Naturoffenbarungen nur durch ein „Entflammen des 

inneren Sinns“ (Schubert 51) und durch einen „höhere[n] göttliche[n] Einfluß“ 

(Schubert 58) entstehen können. Beide Autoren, J. Kerner und J.W. Goethe, 

scheinen ebenfalls gegen den künstlichen Somnambulismus zu sprechen, 

wenn sie lieber am hellenistischen und am neuplatonisch fortgebildeten 

Konzept der daimonischen Intelligenz in der Form von angeborenen, spontan 

manifest werdenden, stufenweise entfalteten, geistig-intuitiven Fähigkeiten 

zur Weitschau und zur Vorausschau orientiert bleiben. 

J.W. Goethes Makarie „scheint nur geboren um sich von dem Irdischen 

zu entbinden, um die nächsten und fernsten Räume des Daseins zu 

durchdringen“ (Goethe WMWj. Zweiter Teil 280):  

 
Wie man von dem Dichter sagt, die Elemente der sichtlichen Welt seien in seiner 

Natur innerlichst verborgen […] eben so sind [...] Makarien die Verhältnisse unsres 

Sonnensytems von Anfang an, erst ruhend, sodann sich nach und nach entwickelnd, 

fernerhin sich immer deutlicher belebend, gründlich eingeboren. (Goethe WMWj. 

Erster Teil 191-192) 

 

Vorstellungen von siderischen Einflüssen in der Form geheimnisvoller 

Anziehungskräfte kennzeichnen die extravaganten Astralreisen der Makarie: 

„Makarie […] sieht sich in jenen himmlischen Kreisen mit fortgezogen, aber 

auf eine ganz eigene Art […]“. (Goethe WMWj. Zweiter Teil 280) Ihr 

ständiger Begleiter, der „als Arzt, Mathematiker und Astronom gleich 

schätzbar“ (Goethe WMWj. Zweiter Teil 282) ist, kann bezeugen, dass 

Makarie „dem Gang der Gestirne von selbst auf eigene Weise zu folgen im 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

338 

 

Stande“ (Goethe WMWj. Zweiter Teil 283)  sei, dass „die Schauende“ 

(Goethe WMWj. Zweiter Teil 283) wahrscheinlich auch „die [...]  noch 

unentdeckten kleinen Planeten“ identifizieren könne. Aus seiner Sicht ist 

Makarie „eine lebendige Armillarsphäre“ (Goethe WMWj. Zweiter Teil 283), 

die „Gott und [...] Natur“ (Goethe WMWj. Zweiter Teil 283)  erschaffen 

haben.  

Kerners Seherin hatte schon als Kind „ein besonderes inneres Leben“ 

(Kerner Seherin von Prevorst 27), aus dem sich „bald ein nicht zu 

verkennendes Ahnungsvermögen entwickelte, das sich in ihr besonders in 

voraussagenden Träumen kund gab“ (Kerner Seherin von Prevorst 27). Die 

Seherin wurde „nie durch ihre Schuld zu früh mit geistigen und übersinnlichen 

Dingen vertraut“ (Kerner Seherin von Prevorst 28) und bald ging ein „Gefühl 

für die Nähe [...] nicht gesehener geistiger Einflüsse [...] in wirkliches Schauen 

über“ (Kerner Seherin von Prevorst 29).  

Justinus Kerner warnt „vor erzwungener Herbeiführung eines Hellsehens“ 

(Kerner Seherin von Prevorst 22) und verweist dabei auf die 

neognostizistische Theoriebildung von Louis Claude de Saint-Martin: „Der 

verborgene Keim unseres Wesens (sagt St. Martin) soll durch die Kraft, den 

Willen und die Wirkung des Urkeims aller Kräfte entfaltet werden [...]“. 

(Kerner Seherin von Prevorst 22). Das Zitat ist von großer Bedeutung, denn 

Louis Claude de Saint-Martin hat „die europäische Vorromantik und die 

deutsche Romantik sehr stark geprägt“ (Nardini 338). Ein Straßburger 

Aufenthalt zwischen 1788 und 1791 ermöglicht Saint-Martins „enge 

Beziehung zu Salzmann [...], einem Martinezisten und schwärmerischen 

Pietisten“ (Nardini 339), der Böhmes geistiges Erbe verbreiten möchte.  Auf 

diese Weise entdeckt Saint-Martin auch Böhmes christlich-theosophische 

Werke, die er sogleich ins Französische übersetzen will. Saint-Martins 

„Urkeim[] aller Kräfte“ ist ein zentrales Konzept seiner Emanationslehre; im 

neuen grobstofflichen Körper des Menschen liege, aus Saint-Martins Sicht, 

nur noch ein „Keim des einst harmonischen Geistkörpers“ (Nardini 340) 

verborgen. 

Böhme hat die Schriften von Paracelsus geschätzt; dass ein Paracelsisches 

Konzept wie impressio, d.h. das Konzept eines metaphysisch eingedrückten 

Dranges nach persönlicher Authentizität, nach der freien Entfaltung der 

besonderen, qualitativen Letztbestimmtheit des Einzelnen, auch in Justinus 

Kerners Seherin von Prevorst voll zur Geltung kommen darf, ist deshalb keine 

Überraschung. Die besondere Fähigkeit der Frau H.  „konnte so wenig 

zurückgehalten werden als […] leibliches Wachstum, und entwickelte sich 

immer mehr und mehr“ (Kerner Seherin von Prevorst 28).  

Auch die „herrlich[e]“ (Goethe WMWj. Zweiter Teil 280) Eigenschaft des 

Weissagens, die der Makarie „seit den frühesten Jahren [...] verliehen“ 

(Goethe WMWj. Zweiter Teil 280) wurde, war „eine schwere Aufgabe“ 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

339 

 

(Goethe WMWj. Zweiter Teil 280), denn ihre damit verbundenen, rein 

geistigen Anschauungen wurden zunächst „nicht anerkannt, oder mißdeutet“ 

(Goethe WMWJ. Zweiter Teil 282). Makarie ließ ihre besondere Gabe „nach 

außen als Krankheit gelten“ (Goethe WMWj. Zweiter Teil 282), sie erfüllte 

„bei gedämpften inneren Licht [...] äußere Pflichten“, doch bedeutungsvolle 

innere Bilder mussten immer wieder „frisch aufleuchten[]“ (Goethe WMWj. 

Zweiter Teil 281), sobald sie sich „der seligsten Ruhe“ (Goethe WMWj. 

Zweiter Teil 281) hingeben konnte. 

Die Limus-Lehre verwertet den alttestamentlichen Bericht, dass Gott den 

limus terrae (Vulgata, 1. Mos. 2,7), d.h. Lehm oder Ton, für die Schöpfung 

des Menschen am sechsten Tag gebraucht habe. Die philonisch-paulinische 

(Heckel 52-148) oder christlich-platonische (Hecht 1-240) Lehre von dem 

inneren Menschen und von dem äußeren Menschen besagt, dass die 

terrestrischen Elemente den menschlichen Körper verzehren, dass der 

greifbare elementische Leib des Menschen im Tode zerfallen muss, dass die 

Seele, beispielsweise, durch die Überfülle sinnlicher Eindrücke,  durch den 

Sturm der Leidenschaften oder durch Zerstreuungen verunreingt werden kann, 

dass der innere Mensch aus dem Geistigen kommt, dass der geistige, innere 

und gottgemeinschaftsfähige Mensch aber täglich erneuert und gestärkt 

werden kann. Das Konzept des geistigen inneren Menschen ist sowohl bei 

Kerner als auch bei Goethe eine bedeutende sinnleitende Größe.  

Das „innere[] Selbst“ (Goethe WMWj. Zweiter Teil 280) der Makarie 

wurde „von leuchtendem Wesen durchdrungen, von einem Licht erhellt, 

welchem sogar das hellste Sonnenlicht nichts anhaben konnte […]“ (Goethe 

WMWj. Zweiter Teil 280). Kerner erläutert den schlafwachen Zustand seiner 

Patientin auf folgende Weise: „Im Inneren aber ist eine Freistätte eröffnet, der 

selbst die Elemente nichts anthun“ (Kerner Blätter aus Prevorst VIII-IX). 

Makarie lebt „in krankem Verfall des Körpers, in blühender 

Gesundheit des Geistes [...] als wenn der Stimme einer unsichtbar gewordenen 

Ursibylle rein göttliche Worte über die menschlichen Dinge ganz einfach 

auszusprechen vorbehalten wäre“ (Goethe WMWj. Erster Teil 94-95). 

Am 14. Februar 1822 befiel Frau H. „ein Fieber, das 14 Tage lang mit 

der größten Heftigkeit andauerte und auf das in ihr sieben Jahr langes 

magnetisches Leben (mit wenigen, wohl nur scheinbaren Intervallen) folgte“ 

(Kerner Seherin von Prevorst 35).   „Die von der Außenwelt gepeinigte Seele“ 

(Kerner Seherin von Prevorst 9) der Frau H. flüchtete sich „in die innersten 

Kreise des innern Lebens zu dem Geiste [...] wo ihr dann, wie Schlafwachen, 

die Zukunft sich aufschloß, ihr das anscheinende Wunder der Voraussage  

wurde“ (Kerner Seherin von Prevorst 7).  Kerner erläutert „ein ganz anderes 

dem Äußeren meist widersprechendes Leben“ (Kerner Seherin von Prevorst 

1) auf folgende Weise: „Seinem  für die Außenwelt thätigen Gehirne wird 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

340 

 

zwar dieses innere Leben verdunkelt, aber dennoch lebt diese im Innern sein 

unabänderliches Leben fort [...]“. (Kerner Seherin von Prevorst 1)  

Auch Makarie musste bemerken, „daß eine Art von Wolken sie von 

Zeit zu Zeit umschwebten, und ihr den Anblick der himmlischen Genossen 

auf eine Zeit lang umdämmerten [...]“ (Goethe WMWj. Zweiter Teil 281). Das 

sinnleitende, philonisch-paulinische  Konzept des inneren Menschen wird bei 

Goethe auch dort erkennbar, wo die „ältliche wunderwürdige Dame“ (Goethe 

WMWj. Erster Teil 175) Makarie „die innere Natur eines jeden durch die ihn 

umgebende individuelle Maske durchschaut[]“ (Goethe WMWj. Erster Teil 

176), wo diese „unschätzbare[] Frau“ (Goethe WMWj. Erster Teil 176), eine 

„Schale“ (Goethe WMWj. Erster Teil 176) entfernt und „den gesunden Kern 

veredelt und belebt“ (Goethe WMWJ. Erster Teil 176). Die gefühlte 

Gegenwart des „höheren Wesens“ (Goethe WMWj. Zweiter Teil 277) 

Makarie bewirkt die freie Offenlegung und die Erneuerung des Naturells; 

Makarie wird der „Schutzgeist der Familie“ (Goethe WMWj. Erster Teil 94), 

denn sie stiftet „allgemeine Zufriedenheit“ (Goethe WMWj. Zweiter Teil 

277), ehrfurchtsvolles und friedliches Beisammensein von Verwandten und 

Freunden.  

Justinus Kerners Frau H. sieht in den Augen der Menschen „das Bild 

des inneren Menschen“ (Kerner Seherin von Prevorst 140). Kerners Frau H. 

beschreibt die verschiedenen Grade magnetischen Zustandes; der sogenannte 

„schlafwache Zustand“ (Kerner Seherin von Prevorst 217) sei „das Leben oder 

die Wirksamkeit des inneren Menschen und in ihm liegt ein Beweis des 

Fortlebens und des Wiedersehens“ (Kerner Seherin von Prevorst 217). 

Justinus Kerner lässt hierzu einen Gedankengang von Athanasius Kircher in 

den eigenen Diskurs einfließen; das freie Gemüt sei durch die „Hülle eines 

irdischen Gemisches umzogen“ (Kerner Seherin von Prevorst 7) und genieße 

„seines ursprünglichen Verhältnisses eingedenk und mit Gott im Bunde, der 

klarsten Anschauung aller Dinge, indem es die bloßen offenen Wesen“ 

(Kerner Seherin von Prevorst 7) erblicken könne. Den Zugang zum inneren 

Menschen und den „Geisterblick“ (Kerner Seherin von Prevorst 140) erläutert 

Frau H. auf folgende Weise: „Sie sagte: sie meine, daß sie dieses zweite Bild 

im Auge bei Menschen nicht mit dem gewöhnlichen Auge, sondern mit einem 

geistigen Auge sähe […]“. (Kerner Seherin von Prevorst 141) Für eine 

zusätzliche Erläuterung dieser geistig-intuitiven Erkenntnisform, knüpft 

Justinus Kerner bei Jakob Böhme an, weil dieser „allen Geschöpfen gleichsam 

ins Herz und in die innerste Natur sehen konnte“ (Kerner Seherin von Prevorst 

141): 
Solche Erkenntnis, sagt Böhm, „sehe ich nicht mit fleischlichen Augen, sondern mit 

denen Augen, wo sich das Leben in mir gebähret; in ihm stehet mir des Himmels 

[…] Pforte offen, und spekuliret der neue Mensch inmitten der siderischen Geburt 

[…]. (Kerner Seherin von Prevorst 141)  

 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

341 

 

Das Konzept des Mikrokosmos (compendium mundi) wohnt beiden 

Textgefügen inne. Der Geist nimmt bei Kerner „seine Richtung gegen ein 

ursprüngliches Centrum, und das Wissen erhebt sich zum Schauen“ (Kerner 

Seherin von Prevorst 8). Frau H. kommt wie Böhme in einen besonderen 

Zustand, wo man „dem innersten Grunde, oder Centrum der geheimen Natur, 

eingeführt“ (Kerner Die Seherin von Prevorst 141) werde, wobei man „allen 

Geschöpfen […] in die innerste Natur sehen“ könne (Kerner Seherin von 

Prevorst 141).  

Wilhelm Meister spricht von einem „reinen Mittelpunkt“ (Goethe 

WMWj. Erster Teil 181), der sich hervortun müsse, um „in der Mitte dieser 

ewig lebendigen Ordnung“ (Goethe WMWj. Erster Teil 181) stehen zu 

können. Diethelm Brüggeman deutet den Namen der Makarie und ihre 

Planetenreisen durch Rückbindungen an eine Tradition der Staatsutopien; in 

Tommaso Campanellas Sonnenstaat (Civitas Solis) reisen, beispielsweise, die 

Solarier durch Sphären des Kosmos, wobei Planeten metaphysische Instanzen 

sind. Ralph Häfner verweist auf eine eher indirekte Einflussnahme 

Campanellas durch Herders Schriften Vom Erkennen und Empfinden und 

notiert, dass „Goethes letzte umfassende Ausarbeitung des Verhältnisses von 

Makrokosmos und Mikrokosmos […] in der zweiten Fassung seines Romans 

Wilhelm Meisters Wanderjahre“ (Häfner 684) zu finden sei, dass Makarie als 

„Maß aller Dinge“ (Häfner 684) den Mikrokosmos sogar auf exemplarische 

Weise verkörpere, weil sie die Harmonie des kosmisch Zusammenhängenden 

darstellen könne. Ich möchte an dieser Stelle aber auch auf die folgenden, 

sinnverwandten Konzepte verweisen: auf Swedenborgs Konzept eines 

Kreuzungspunktes und auf Schellings Konzept der zentralischen Anschauung. 

Für Swedenborg, den Goethe verehrt haben soll, ist der Mensch „ein Zentrum 

der Kräfte und Tendenzen, die in der Schöpfung wirken“ (Nardini 329). In 

Schellings Philosophischen Untersuchungen über das Wesen der 

menschlichen Freiheit (1809), gewährt ein sogenanntes Schauen aus dem 

Zentrum die Wiedergewinnung der „anfängliche[n] Freiheit“ (Schelling 391) 

und eine „unmittelbare Gegenwart des Seyenden im Bewusstsein und der 

Erkenntniß“ (Schelling 391), die „nur durch eine göttliche Magie bewirkt 

werden könne“ (Schelling 391). 

Kerners Frau H. beschreibt einen „Lebenszirkel“, (Kerner Seherin von 

Prevorst 265), den sie „unter den Sonnenkreis“ legt, und Kerner kommentiert, 

dass dieser Sonnenkreis offenbar „das dem Menschen angeborene 

Sonnensystem“ (Kerner Seherin von Prevorst 265) sein müsse, dass die Seele 

das sei, was „schon van Helmont und Leibniz aussprachen“ (Kerner Seherin 

von Prevorst 265), nämlich „ein Spiegel des Weltalls“ (Kerner Seherin von 

Prevorst 265).  

Auch Makarie erblickt oft „zwei Sonnen, eine innere nämlich, und eine 

außen am Himmel“ (Goethe WMWj. Zweiter Teil 281); die textexplizite 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

342 

 

„Entelechie“ (Goethe WMWj. Zweiter Teil 284) der Makarie, die „dem Gang 

der Gestirne von selbst auf eigene Weise“ folgte (Goethe WMWj. Zweiter Teil 

283) und die sich „in stetig zunehmenden Kreisen bewegte“ (Goethe WMWJ. 

Zweiter Teil 281,) wird fast wie in den Lehrsätzen von Gottfried Wilhelm 

Leibniz (1646-1716) als Synonym für das subjektphilosophisch und 

monistisch begründete Konzept einer geistigen, organisierenden, autonom 

tätigen und rastlosen Hauptmonade eingesetzt. Die Entelechie der Makarie 

bewegt sich scheinbar in einem unzerstörbaren, feinstofflichen, ätherischen 

Vehikel „nach dem Überweltlichen“ (Goethe WMWj. Zweiter Teil 281) und 

strebt „in dem unendlichen Raum dem Saturn entgegen“ (Goethe WMWj. 

Zweiter Teil 284), wobei Marsilio Ficinos und Agrippas Konzept der 

Saturnkindschaft angedeutet wird.  

Wilhelm Meister wird nach dem Besuchen einer Sternenwarte von 

einer beunruhigenden Traumvision heimgesucht; im Goetheschen Textgefüge 

der Wanderjahre verbildlicht Wilhelm Meisters antizipatorische Traumvision 

eine Herausführung der unsterblichen Geistmonade aus dem elementischen 

Körper in ihre geistige Heimat, eine Selbstenthüllung des geläuterten inneren 

Menschen, eine stufenweise erfolgende, geistige Entwicklung der 

begehrenden Geistmonade bis zu einer alchemistisch begriffenen 

Transmutation. Wolken heben „die heilige Gestalt empor, an der Stelle ihres 

herrlichen Angesichts sah ich zuletzt […] einen Stern blinken […]“ (Goethe 

WMWj. Erster Teil 185-186). J. Kerners Frau H., die Seherin von Prevorst, 

erläutert ihre Nahtodzustände durch eine neuplatonisch anmutende 

„Erfahrung einer [...] Trennung des Geistes von der Seele [...] in Momenten“ 

(Kerner Seherin von Prevorst 261) eines magnetischen Zustandes auf folgende 

Weise: 

 
Im Schauen tritt der Geist aus dem Lebenszirkel (Lebenskreis) heraus und in das 

Zentrum des Sonnenkreises hinein [...] Hier schaut der Mensch dann die Welt, in der 

er ist, in ihrem eigentlichsten Wesen, ohne Schleier und ohne Scheidewand zwischen 

den Dingen. (Kerner Seherin von Prevorst 259) 

 

Zum Schluss 

J. Kerners Buch Die Seherin von Prevorst (1829) ist ein heterogenes, 

diskurskombinatorisch angelegtes Textgefüge eines romantischen Dichters, 

der als Magnetotherapeut und als Seelenforscher poetisch eingekleidete und 

zugleich experimentell abgesicherte Tatsachen vorlegen, theoriekonform, d.h. 

mesmeristisch, und philosophisch kommentieren will, J.W. Goethes neue, 

sibyllinisch stilisierte Makarie ist lediglich eine faszinierende Gestalt im 

großzügigen Spielraum der phantasiebeflügelten Poesie, doch beide Entwürfe 

einer hellsichtigen Frau exemplifizieren einen neognostizistisch anmutenden 

„Funktionswandel des Magnetismus zum Medium der Erweckung und der 

Erleuchtung“ (Steinwachs 116). Innerhalb der vollzogenen generativen 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

343 

 

Diskursanalyse hat eine vergleichende Gegenüberstellung der zwei Entwürfe 

einer anderen Frau mit sibyllinischen Attributen sogar ähnliche, 

zeitsymptomatische, „elementar-literarische“ Einheiten (Link 13-15) und 

gruppenspezifische Denk-, Imaginations- und Schreibmuster identifizieren 

können. Beide Darstellungen des weiblichen Weissagens entstehen in der 

epochenspezifischen Konvergenz von Poesie, Naturphilosophie, 

Magnetismus, Mesmerismus, biblischer Rhetorik, christlicher Theosophie, 

Monadologie, neuplatonischer Subjektphilosophie und Astronomie.  

  

 

Literaturverzeichnis 

Primärliteratur 

Goethe, Johann Wolfgang. Briefe März – Dezember 1817. Bd. IV.28. Weimar: 

Hermann Böhlau, 1903. 

Goethe, Johann Wolfgang. Gedichte. DritterTheil. Bd. I.3. Weimar: Hermann 

Böhlau, 1890. 

Goethe, Johann Wolfgang. Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die 

Entsagenden. 

Erster Theil. Bd. I.24. Weimar: Hermann Böhlau, 1894. 

Goethe, Johann Wolfgang. Willhelm Meisters Wanderjahre oder die 

Entsagenden. 

Zweiter Theil. Bd. I.25.1.Weimar: Hermann Böhlau, 1895. 

Kerner, Justinus. Blätter aus Prevorst. Originalien und Lesefrüchte für 

Freunde des 

inneren Lebens. Erste Sammlung. Karlsruhe: Gottlieb Braun, 1831. 

Kerner, Justinus. Die Seherin von Prevorst. Eröffnungen über das innere 

Leben des 

Menschen und über das Hineinragen einer Geisterwelt in die unsere. 

Stuttgart u. Tübingen: Cotta, 1829. 

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph. „Philosophische Untersuchungen über 

das Wesen der menschlichen Freiheit“. Friedrich Wilhelm Schellings 

Sämmtliche Werke. 1805-1810. Siebenter Band. Stuttgart u. Augsburg: 

Cotta,1860. 

Schubert, Gotthilf Heinrich. Ansichten von der Nachtseite der 

Naturwissenschaften. Dresden u. Leipzig: Arnold, 1840. 

 

Sekundärliteratur 

Artelt, Walter. „Der Mesmerismus im deutschen Geistesleben“. Gesnerus 8 

(1951): S. 4-14. 

Bahr, Ehrhard. „Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagenden“. 

Goethe Handbuch. Prosaschriften Bd.3. Hg. Bernd Witte, Theo Buck, 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

344 

 

Hans Dietrich Dahnke, Regine Otto, Peter Schmidt. Stuttgart u. 

Weimar: Metzler, 1997. S.186-231. 

Brüggeman, Diethelm. Makarie und Mercurius. Goethes „Wilhelm Meisters 

Wanderjahre“ als hermetischer Roman. Bern/ Berlin/ Bruxelles/ 

Frankfurt am Main.: Peter Lang, 1999. 

Bongartz, Walter. „Das Erbe des Mesmerismus“. Hg. Gereon Wolters. Franz 

Anton Mesmer und der Mesmerismus. Konstanz: Universitätsverlag 

Konstanz, 1988. S.41-54. 

Buck, Theo. Goethes „Urworte. Orphisch“. Frankfurt am Main: Peter Lang, 

1996. 

Dietzsch, Steffen u. Dahnke, Hans-Dietrich. „Naturphilosophie“. Goethe 

Handbuch. Personen, Sachen, Begriffe L-Z, 4. Bd. Hg. Hans-Dietrich 

Dahnke, Regine Otto. Stuttgart u. Weimar: J.B. Metzler 1998. S. 778-

780. 

Häfner, Ralph. „Makrokosmos/ Mikrokosmos“. Goethe-Handbuch Bd. 4/2 

Personen, Sachen, Begriffe. Hg.  Hans-Dietrich Dahnke u. Regine 

Otto. Stuttgart u. Weimar: J.B. Metzler, 1998. S. 682-684. 

Hecht, Stephan. Der innere Mensch: Begriff und Ursprung christlich 

platonischer Subjektivität. Freiburg u. München: Karl Alber, 2021. 

Heckel, Theo. Der innere Mensch: Die paulinische Verarbeitung eines 

platonischen Motivs. Tübingen: Mohr (Paul Siebeck), 1993. 

Heinzmann, Franz. Justinus Kerner als Romantiker. Tübingen: H. Laupp, 

1908. 

Herwig, Henriette. Das ewig Männliche zieht uns hinab: „Wilhelm Meisters 

Wanderjahre“: Geschlechterdifferenz, sozialer Wandel, historische 

Anthropologie. Tübingen u. Basel: Francke, 1997. 

Leonardy, Ernst, Renard, Marie-France, Drösch, Christian, Vanasten, 

Stéphanie (Hg.). Einflüsse des Mesmerismus auf die europäische 

Literatur des 19. Jahrhunderts. Bruxelles: Publications des Facultes 

universitaires Saint-Louis, 2001. 

Link, Jürgen. Elementare Literatur und generative Diskursanalyse. München: 

Wilhelm Fink, 1983. 

Nardini, Bruno: Das Handbuch der Mysterien und Geheimlehren. Augsburg: 

Goldmann, 1994. 

Safranski, Rüdiger. E.T.A. Hoffmann. Das Leben eines skeptischen 

Phantasten. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch, 2020. 

Steinwachs. „Die Bedeutung des Mesmerismus für den französischen Roman 

um 1830. Honoré de Balzac (1799–1850) und Frédéric Soulié (1800 

1847)“. Franz Anton Mesmer und der Mesmerismus. Hrsg.  Gereon 

Wolters. Konstanz: Universitätsverlag Konstanz, 1988, S. 107-120. 

Wolters, Gereon (Hg.). Franz Anton Mesmer und der Mesmerismus. 

Konstanz: Universitätsverlag Konstanz, 1988. 


